Predigt zu Hebrader 13,8-9b
(Silvester 2025, Auferstehungskirche Mainz)

Es gibt zwei kleine Wérter in der deutschen Sprache, die ich
beim Reden ziemlich oft verwechsle: dasselbe und das Glei-
che. Ich sage oft: Das ist dasselbe, und dabei ist es eben
nicht dasselbe, sondern es ist nur das Gleiche. Einmal habe
ich, ohne es zu wissen, genau dieselbe Jacke gekauft wie
mein Bruder — hab ich aber gar nicht, ich hab nur die glei-
che Jacke gekauft, wir haben namlich zwei Jacken, und
wenn es dieselbe wéare, dann hatten wir eine gemeinsame
Jacke und die wiirde nur einem von uns passen.

Noch komplizierter wird es, wenn wir tiber Personen spre-
chen. Sehen Sie auf diesen Fotos dieselbe Person, die jetzt
vor lhnen steht und diese Predigt halt? Um die Identitat
eines Menschen sicher festzustellen, kann man sein Erbgut
analysieren, sein DNA-Profil. Forensiker machen das in
jedem Krimi und stellen fest: Ja, diese Person war definitiv
am Tatort und hat den gelben Teddybaren geknuddelt. Und
es stimmt: Das bin ich auf den Fotos, ich bin derselbe
Mensch. Aber bin ich auch noch der gleiche Mensch wie
mit 4 oder mit 14 oder mit 34? Manches ist sicherlich gleich
geblieben. Ich esse immer noch gerne Spaghetti und ich
mag immer noch Hunde. Aber ich habe nicht mehr das glei-
che ungebrochene Selbstbewusstsein wie das Grundschul-
kind und ich bin, Gott sei Dank, nicht mehr der verstorte
Teenager. Die Zeit, die Menschen und die Aufgaben, die
mir geschenkt wurden, haben mich verandert, ich bin nicht
mehr die Gleiche. Ich bin auch nicht mehr die Gleiche wie
zu Beginn dieses Jahres 2025, und auch Sie sind nicht mehr
die Gleichen. Was wir erlebt und was wir geleistet haben,
auch das, was wir erlitten haben, unser Glick und unsere
Angst, unser Miteinander und unsere Einsamkeit — all das
hat uns verdndert, hat uns wachsen lassen und hat uns zer-
brechlicher gemacht. Wir sind dieselben, aber nicht mehr
die Gleichen.

Der erste Satz in unserem Predigttext aus dem Hebraer-
brief lautet: ,Jesus Christus ist derselbe — gestern und
heute und flr immer.” Im Bild gesprochen heiRt das: Sein
DNA-Profil andert sich nicht. Und da fragt man sich doch
direkt: Wie ist die DNA Jesu Christi? Was genau bleibt,
wenn doch 2000 Jahre seit seiner Geburt vergangen sind,
wenn sich die Zeiten gedndert haben, wenn das Leben ein-
fach weitergeht und auch mein Glaube nicht mehr so ist
wie vor 10 oder 20 oder 50 Jahren? DNA ist eine englische
Abkiirzung und steht in der Biologie fiir Deoxyribonucleic
Acid —ich kann’s kaum aussprechen. Aber wenn ich jetzt
mit diesen drei Buchstaben ein bisschen spiele, dann
komme ich auf drei unverédnderliche Merkmale Jesu Christi,
auf das, was bleibt, gestern, heute und fiir immer.

D wie Diener. Jesus ist der Diener schlechthin. Im Markus-
evangelium sagt er von sich selber: ,Der Menschensohn ist
nicht gekommen, um sich dienen zu lassen. Im Gegenteil:
Er ist ggkommen, um anderen zu dienen und sein Leben
hinzugeben.” Und Paulus schreibt im Philipperbrief tiber
Christus: ,,Er war in allem Gott gleich, gab alle seine Vor-
rechte auf und wurde einem Sklaven gleich.” Fiir mich per-
sonlich ist das eine ganz fremde Vorstellung. Diener kenne
ich allenfalls aus britischen Serien und Sklaven vor allem
aus der amerikanischen Geschichte. Aber wenn ich das
Lebensprinzip eines guten Dieners zusammenfassen soll,
dann lautet das wohl: Es geht nie um mich, es geht immer
um dich. Ich bin fir dich da, egal, in welcher Situation. Ich
verlasse dich nicht. Ich sorge fiir dich. Ich kenne dich und
weiB, was du brauchst. Ich tue dir Gutes. Mir wird dein
Dreck nicht zuviel. Ich rdume hinter dir auf. Bei mir sind
deine Geheimnisse gut aufgehoben. Ich begegne dir mit
Achtung. Ich warte auf dich. Genau so beschreibt sich Jesus
selbst, als unser personlicher Diener. Sein Dienst an uns ist
Teil seiner unveranderlichen DNA.

N wie Neuanfang. Die Theologin Dorothee Soélle hat 1971
ein Buch veréffentlicht mit dem Titel "Das Recht, ein ande-
rer zu werden”. Sie schreibt: ,,Das Recht, ein anderer zu
werden, ist das theologische Grundrecht des Menschen.
BulRe und von neuem Geborenwerden sind seine dlteren
Namen.” Mit diesen adlteren Namen haben manche von uns
vielleicht Schwierigkeiten, ich auch, weil damit in frommen
Kreisen viel Druck ausgelibt wurde. Deshalb gefallt es mir
diese Formulierung von Sélle so gut: ,,Christsein bedeutet
das Recht, ein anderer zu werden.” Und Jesus Christus ist
der, der uns dieses Recht gibt, das Recht zum Neuanfang.
Lesen Sie mal in den Evangelien nach: Alles, was Jesus sagt,
und alles, was er tut, ist auf diesen Neuanfang ausgerich-
tet. Das Reich Gottes ist mitten unter euch — und Jesus er-
zahlt von dem dreckigen jungen Kerl, der von Zuhause ab-
gehauen war und dem sein Vater strahlend um den Hals
fallt, und von den Méannern, die alle den vollen Lohn be-
kommen, auch wenn sie sich erst kurz vor Feierabend zur
Arbeit bequemt haben. Das Reich Gottes ist mitten unter
euch — und Jesus feiert mit stinkreichen Ausbeutern und
mit psychisch Kranken und mit Frauen, die mit jedem ins
Bett steigen. Das Reich Gottes ist mitten unter euch —und
Jesus gibt dem Hass keine Chance, sondern betet sogar fiir
die Soldaten, die ihn ans Kreuz nageln. Jesus verandert
nicht die Umstande. Die romische Gewaltherrschaft bleibt
die gleiche, die Armut bleibt die gleiche, aber die Men-
schen bleiben nicht die gleichen! Und Gott beglaubigt all
diese Neuanfange durch den grofRten aller Neuanfange, die
Auferweckung Jesu Christi vom Tod.



Und genau deshalb kann uns niemand mehr dieses Recht
nehmen, das Recht zum Neuanfang, das Recht, ein anderer
zu werden. Was 2025 fiir mich galt, muss 2026 nicht mehr
gelten. Was vor einer Stunde fiir mich galt, muss jetzt nicht
mehr gelten. Ich muss nicht so bleiben, wie ich immer war,
nicht so mutlos, nicht so sorgenvoll, nicht so rechthabe-
risch, nicht so eifersiichtig, nicht so nachtragend, nicht so
gierig, nicht so unfreundlich, nicht so herzlos, nicht so
trage. Ich habe immer und immer wieder das Recht zum
Neuanfang und ich habe dabei Gott auf meiner Seite. Jesus
Christus ist der Neuanfang in Person. Christen sind Men-
schen, die immer und immer wieder neu anfangen.

Und noch etwas gehort zur DNA Jesu Christi: A wie Autori-
tat. Jesus Christus ist eben auch nicht nur der Handwerker
aus Nazareth, der irgendwie eine besondere Nahe zu Gott
gesplrt hat. Das ist dem Verfasser des Hebraerbriefs ganz
wichtig. Gleich im ersten Kapitel steht: ,Durch den Sohn
hat Gott die ganze Welt erschaffen. Er ist das vollkommene
Abbild von Gottes Herrlichkeit, der unverfalschte Ausdruck
seines Wesens. Durch die Kraft seines Wortes tragt er das
ganze Universum.” So weit reicht die Autoritat Jesu Christi:
Die ganze Schopfung existiert nur durch ihn. Er macht Gott
flr uns sichtbar. Und das gesamte Universum hangt von
seinem Wort und Willen ab.

Hiten wir uns davor, dass wir Jesus Christus klein denken.
Er hat sich klein gemacht fiir uns in Bethlehem, das stimmt,
aber sein menschliches Leben ist eben nur eine Moment-
aufnahme, es ist nicht die ganze Wahrheit. Seine ewige
Macht ist unendlich viel groRer, als wir uns das ausmalen
koénnen, unsere Vorstellungskraft reicht nicht im Entfern-
testen. Aber das Vertrauen auf seine unbegrenzte Autoritat
macht uns innerlich unabhangig von den Trumps und den
Putins dieser Welt. Uber mein persénliches Schicksal und
Uber die Zukunft Europas wird weder im WeiRen Haus noch
im Kreml entschieden. Und Wahrheit, Liebe, Recht und Ge-
rechtigkeit sind nicht nebensachlich, sind nicht Gberholt.
Jesus Christus steht mit seiner ganzen Autoritat fir Wahr-
heit, fiir Liebe, flir Recht und Gerechtigkeit, und auch wir
werden daran gemessen, jetzt schon, am Ende unseres Le-
bens und am Ende aller Zeit. Und je mehr wir uns in diese
Autoritat Jesu Christi hineinvertiefen und je mehr wir uns
daran orientieren, desto weniger anféllig werden wir sein
flr Luge und Machtmissbrauch.

Die DNA Jesu Christi, das was ihn ausmacht und was unver-
anderlich liber alle Zeiten bleibt — drei Aspekte davon habe
ich versucht darzustellen. Und der Verfasser des Hebréer-
briefs fordert uns auf, uns nicht irrefiihren zu lassen durch
fremde Lehren. Die Christen damals mussten ihren eigenen
Weg suchen zwischen griechischen Philosophien, romi-

schen Gottern und judischen Traditionen. Und auch wenn
es noch kein Internet gab, waren sie manchmal genauso
verunsichert wie wir. Was gehort wirklich zum Kern unse-
res Glaubens und was ist einfach nur Gewohnheit oder per-
sonlicher Geschmack? Ist die Gemeinde ein Schutzraum
gegen gefahrliche Einflisse oder ein offener Markt der
Moglichkeiten? Und wenn mein Glaube mir keine befriedi-
genden Antworten auf meine Lebensfragen gibt, glaube ich
dann falsch?

»Es ist gut, dass euer Herz durch Gottes Gnade gefestigt
wird“, das ist der zweite zentrale Satz in unserem kurzen
Predigttext. Ich lese das in doppelter Bedeutung: Es ist eine
echte Gnade, wenn das Herz gefestigt wird. Und: Die
Gnade Gottes bewirkt gefestigte Herzen. Aber was ist ei-
gentlich ein festes Herz?

Bei uns ist das Herz ein Symbol fir Emotionen, besonders
fur die Liebe. Wer verliebt ist, malt viele rote Herzchen. In
der Bibel hat das Herz aber eine andere Bedeutung. Das
Herz steht ndmlich nicht in erster Linie fir Emotionen, son-
dern vor allem fiir das Denken und fiir den Willen. Ein
festes Herz in der Sprache der Bibel ist also ein klarer Kopf
in unserer Sprache. Wer ein festes Herz hat, der hat die
Dinge durchdacht und seine Entschlisse gefasst, nicht nur
im Leben, sondern auch im Glauben. Und dahin zu kom-
men, das ist eine Gnade Gottes.

Und wie erreicht mich diese Gnade Gottes? Ist das so et-
was, was irgendwie auf mich herabsinkt und ich muss halt
warten und hoffen? Oder durch irgendeine besondere
Anstrengung und Disziplin? Manche von den ersten Chri-
sten hatten Ernahrungsregeln, die eng mit ihrem Glauben
verbunden waren. Davon halt der Verfasser des Hebréaer-
briefs aber wenig.

Die Gnade Gottes ist immer lebenspraktisch und immer
befreiend. Daran erkenne ich sie. Ein festes Herz, also ei-
nen klaren Kopf im Leben und im Glauben, das bekomme
ich nicht im Ladrm und im Durcheinander meines Tages-
geschafts. Deshalb ist es eine Gnade, wenn ich Gelegenheit
zur Stille habe, und ich will sie nutzen. Es ist eine Gnade,
dass mir eine Bibel zur Verfligung steht, und ich will danach
greifen. Es ist eine Gnade, dass es theologische Podcasts im
Internet gibt, und ich will sie mir anhéren. Und es ist eine
Gnade, mit anderen Christen sprechen zu kénnen lber
Gott und Jesus und liber unser Leben, und daran will ich
festhalten, damit mein Herz fest wird.

Anne Schumann



